APPENDICE:

Filerete di Minsk (Vachromeev)
ETICA DELI’ESPERIENZA ASCETICA E SACRAMENTALE
(traduzione di Marco Scarpa)

[Spettabili partecipanti al presente seminario!

E trascorso un anno e noi ci raduniamo di nuovo qui, all’Istituto di Filosofia
dell’Accademia Russa delle scienze, per condurre una discussione comune, con la
partecipazione di filosofi e teologi nella cornice immediata — ed ¢ gia la decima
volta — delle conferenze natalizie.

Sono felice di salutare tutti i1 partecipanti, ¢ anche di esprimere il mio
ringraziamento al direttore dell’Istituto, Vjafeslav Cemenovi¢ Stepin, per il suo
continuo e attivo contributo allo sviluppo del dialogo tra la ricerca filosofica
dell’Accademia e la teologia della Chiesa ortodossa. L’esperienza gia accumulata
da noi di una collaborazione, che ha luogo nello spirito di apertura, di rispetto
reciproco e — lo sottolineo — in un’atmosfera veramente amichevole, costituisce
un’ottima prospettiva verso il futuro.

Il nostro seminario odierno ¢ dedicato alle domande dell’etica e, in particolare, a
come sono comprese e trattate nella teologia ortodossa, da una parte, e della

tradizione filosofica laica, dall’altra. Questo tema ¢ vasto e noi oggi toccheremo,



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

evidentemente, solo alcuni suoi aspetti. Da parte mia] <Nel presente contributo>
intendo scambiare alcune considerazioni circa il significato etico dell’esperienza
propriamente ecclesiale, cio¢ della vita ecclesiale delle persone che, ricevuto il
battesimo nel nome della santa Trinita, sono entrate nel cammino della sequela del
Dio-uomo e Salvatore, il Signore nostro Gesu Cristo.

Ma prima vorrei rivolgere 1’attenzione alla particolare importanza del tema etico
per la vita della societd contemporanea. La parola greca ethos significa
primariamente usanza, carattere, ¢ anche indole. L’etica — come pensiero sui
fondamenti della moralita umana, cio¢ sul bene e sul male, sul senso della vita, sulla
giustizia e sul dovere, e cosi via — riguarda sia ogni singolo uomo sia la societa
umana nel suo complesso. Questo pensiero diventa particolarmente importante e
necessario nei periodi di crisi, di instabilita sociale e, di conseguenza, di ricerca di
nuove scelte, che contribuiscano al risanamento morale della societa e dei suoi
membri.

Oggi molte persone vivono una perdita di punti di riferimento morali, giacch¢ le
convinzioni sul bene e il male, su c10 che si deve e non si deve fare, che sono state
comuni nel corso di lungo tempo, ora perdono il loro significato. Nello stesso tempo
nuove realta, con le quali ci scontriamo nell’ultimo periodo, esigono una
valutazione. Ogni crisi € un “giudizio” (secondo il significato originale della parola
greca), essa esige di esprimere giudizi, e non in ultimo luogo, anzi forse in primo
luogo giudizi morali. Perché non tutto cio che compare nella nostra vita, puo essere
riconosciuto come bene, come anche ugualmente non tutto cid che ha avuto un
posto nei decenni passati va per questo valutato come male. Ma per trarre giudizi
morali, € necessario avere un sistema di convinzioni etiche.

Nel tempo presente ci troviamo in una situazione complessa. La societa ha
bisogno di quelle convinzioni etiche che la unificherebbero, la consoliderebbero.

Ma la soluzione dei problemi etici ¢ legata alla visione del mondo che la persona



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

riceve o elabora. Nell’epoca moderna esiste una moltitudine di orientamenti
ideologici, ai quali si attengono le persone che vivono nella societa, e percid anche
la comprensione di cio che € morale o immorale differisce assai.

Molti vedono 1’uscita da questa situazione nel raggiungimento di un certo
necessario consenso al massimo in cio che riguarda 1’etica sociale. Cio rivolge la
nostra attenzione verso la cosiddetta “regola d’oro della morale”, che recita: «Fa’
agli altri quello che vorresti fosse fatto a te». A questa regola si riferisce anche
Cristo Salvatore nel Discorso della montagna (Mt 7,12), dicendo che questa ¢ la
legge e i profeti. Ma come non interpretare questa regola, evidentemente, nel senso
che si tratta di un certo quale minimo etico, che permette alle persone di convivere
insieme. Non a caso questa regola si incontra in diverse culture.

Pero una visione del mondo profonda e meditata, come ¢ quella religiosa, parla
di qualcosa di piu: essa si riferisce al fine massimo della vita umana, nel
determinare ci0 che per I’'uomo ¢ bene e ci0 che ¢ male. In questo caso 1’'uomo non
puo accontentarsi del «minimo della morale». Egli ¢ esortato al perfezionamento
morale senza limiti. Proprio questo ¢ il precetto evangelico: Siate perfetti come e
perfetto il Padre vostro celeste (Mt 5,48).

La stessa parola «perfezione» dice che ’'uomo devo ancora farsi, attuarsi, cioe
non semplicemente ubbidire a una qualche regola o prescrizione, adempiere il suo
dovere e astenersi da cio che ¢ proibito, ma trasformarsi, trasfigurarsi nel processo
della sua crescita spirituale. Per la Chiesa 1’icona della perfezione umana ¢ costituita
da Cristo Salvatore. Ma la parola «icona» in questo caso non va compresa nel senso
di «modello esteriore», in base al quale I’'uomo deve cambiare e «costruire» se
stesso individualmente. L’icona evangelica di Cristo non ¢ il «ritratto di un uomo
perfetto». Cristo ¢ il Capo della Chiesa, presente e operante in essa. E percio anche
il fine ultimo della predicazione della fede in Cristo e, di conseguenza, 1’ideale

morale cristiano sono racchiusi, come dice I’ Apostolo Paolo, nel rendere ciascuno



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

perfetto in Cristo (Col 1,28). La perfezione alla quale ¢ chiamato il cristiano si
raggiunge nella Chiesa con la forza di Cristo e 1’azione di Dio, ma non senza la
collaborazione dell’'uomo stesso.

Forse qualcuno dira che in questo caso si tratta non tanto di etica quanto di
mistica. Percio cerchero, per necessita brevemente, di indicare la dimensione etica
di quell’esperienza ecclesiale che si chiama esperienza della comunione di grazia
dell’uomo con Dio.

Questo fine massimo della vita umana, che I’Apostolo chiama «perfezione in
Cristo», nella tradizione ecclesiale ¢ chiamato anche santita. L’ Apostolo Pietro cita
il comandamento di Dio, dato nel tempo dell’ Antico testamento: Siate santi, perché
io sono santo (1 Pt 1,16; Lv 11,44). La sorgente della santita dell’'uomo ¢ Dio
stesso, nel senso che la santita dell’'uomo ¢ partecipazione o comunione con la
santita di Dio. La santita é I’ideale morale del cristianesimo, il piu grande bene
che I’'uomo possa raggiungere, o la piu grande felicita per ’'uomo.

Ma qual ¢ il contenuto concreto, dal punto di vita teologico, di questi concetti:
perfezione, santita, bene, felicita?

Per rispondere a questa domanda, ci rivolgeremo di nuovo all’insegnamento
neotestamentario. Importantissime per il nostro tema sono due affermazioni.
L’apostolo Paolo dice: ’amore...é il vincolo della perfezione (Col 3,14). A sua
volta, I’Apostolo Giovanni il Teologo afferma: Dio é amore, chi sta nell amore
dimora in Dio, e Dio dimora in lui (1 Gv 4,16). In questo modo la santita come la
piu alta felicita dell’'uomo ¢ identificata con 1’amore.

Ma cos’é questo amore? E da una parte una condizione, dall’altra un rapporto.
Il sentimento o 1I’emozione dell’amore, che abbraccia 'uomo, pud non uscire dai
limiti dell’egoismo, della condizione soggettiva, cio¢ non raggiungere I’ altro, verso
il quale questo sentimento ¢ indirizzato. Ugualmente anche al contrario: un rapporto

benevolo, compassionevole, altruistico verso 1’altro, un rapporto cioe¢ che avesse



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

tutti 1 «segni» dell’amore, pud anche essere solo il risultato di un obbligo di
coscienza e uno sforzo di volonta e non essere accompagnato da una condizione, o
emozione, di amore. Ognuno di noi, probabilmente, potrebbe fare esempi dell’uno e
dell’altro.

Ma questo amore, di cui parla la Chiesa, ¢ appunto vincolo di perfezione, cio¢
nello stesso tempo sia percezione del bene, sia creazione del bene. E percio
riguardo ad esso non si possono usare né il concetto di dovere, né 1 concetti di
autogratificazione o successo. Si tratta di una condizione che genera secondo la
propria essenza il rapporto e 1’azione, ma insieme ¢ vissuta «soggettivamente»
come felicita e pienezza di vita.

E difficile che qualcuno non sia d’accordo sul fatto che questo & realmente un
ideale morale molto alto. La domanda piuttosto sara: come si potra raggiungere, se
poi ¢ possibile?

Ricordiamo di nuovo la formula teologica dell’apostolo Giovanni: Dio é amore
(1 Gv 4,16). Dio ¢ la sorgente dell’ideale morale cristiano; piu precisamente ¢
questa comprensione di Dio che la Chiesa ha percepito come rivelata. La Chiesa
crede in un solo Dio, che ¢ trinitario, cio¢ sussiste in tre ipostasi o persone. Le
persone divine sono di pari dignita e coeterne e, secondo 1’espressione di uno dei
Padri della Chiesa, Essi sono in un «eterno movimento d’amore» 1’uno verso 1’altro
(san Massimo il Confessore). In altre parole, Dio non solo manifesta ’amore per il
mondo e per ’'uomo, sua creazione, ma Lui ¢ amore nella sua stessa realta, e percio
¢ per noi come I’icona dell’amore perfetto. La parola amore in questo caso non ha
un significato psicologico e neppure etico, ma ontologico. Allo stesso modo anche
la parola santita significa non semplicemente una condizione morale, né una
condizione di unione mistica, indipendentemente dalla condizione morale del

soggetto, ma ¢ uno stato ontologico, con un determinato significato etico.



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

E importante fare attenzione a questo per capire quali mezzi la Chiesa offre alla
persona per il progresso verso il fine supremo, che ¢ il bene e la felicita. Si possono
sottolineare 1 due principali «insiemi» di questi mezzi propriamente ecclesiali:

- la pratica ascetica, cio¢ il lavoro spirituale, 1’azione interiore, e
- la pratica sacramentale, cio¢ la partecipazione ai sacramenti della chiesa.

Per la strada dell’ascesi, dell’interiore eroismo spirituale sono passati molti
cristiani, che la Chiesa venera e onora come santi € come maestri nella vita
spirituale. Hanno lasciato una ricchissima eredita, che riguarda soprattutto
I’esperienza monastica. 1 santi padri e le sante madri operavano in diverse
condizioni, nei monasteri, nei deserti, ¢ talora anche nella piu profonda vita
cittadina (per esempio i “folli di Di0”); ma tutti sono accomunati dalla rinuncia alla
partecipazione alle consuete forme di vita sociale. Si separarono dalla famiglia, dai
beni, dall’attivita professionale, insomma dalla propria identita, e si dedicarono
interamente all’«unica cosa di cui ¢’¢ bisogno», a cido che san Serafino di Sarov
chiamava «acquisizione della grazia dello Spirito Santo». Questo, evidentemente, ¢
un cammino di pochi, il cammino, per cosi dire, dei «massimalisti spirituali». Ma
dobbiamo capire a cosa sono arrivati, cosa hanno raggiunto.

Questa comunione mistica, comunione spirituale alla vita del Dio Vivo della
fede, comunione di cui hanno fatto esperienza, risulta eticamente significativa.
Ricordiamo ad esempio il famosissimo personaggio dello starec Zosima nel
romanzo di Dostoevskij «I fratelli Karamazov» (sebbene I’interpretazione li
presentatata non corrisponda in tutto alla tradizione ecclesiale). Si puo dire che
I’esperienza  dell’autentica  santita  ascetica rappresenta |’etica  della
compartecipazione misericordiosa alla vita di tutta la creazione, comprendendo
non solo gli uomini, ma anche il mondo naturale, e perfino i1 demoni, angeli caduti,

come ha detto a questo proposito sant’Isacco il Siro.



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

Come ¢ possibile questa condizione dell’uomo e questo suo rapporto col mondo?
A ci0 risponde 1’apostolo Paolo: /’Amore di Dio é stato riversato nei nostri cuori
per mezzo dello Spirito Santo che ci e stato dato (Rm 5,5). L'energia della grazia
divina puo agire nell’'uomo, che ha scoperto nel risultato di un lungo impegno
eroico la capacita di riceverla e, per cosi dire, di compartecipare attivamente ad
essa, di vivere di questa energia e con cio stesso di farla propria senza nello stesso
tempo impadronirsene. Qui occorre ricordare di nuovo i due aspetto dell’amore
vero: non ¢ solo condizione ma contemporaneamente rapporto. E percio anche
I’«energia» dell’amore, che il martire cristiano riceve da Dio, non ¢ solo «forza» e
«azione», ma necessariamente rapporto. Questo rapporto si riferisce a quello
spazio libero tra le persone, che deve e pud essere superato con una forza non
violenta, con un amore oblativo.

Nella vita ecclesiale il cammino dell’impegno ascetico non esclude in alcun
modo, ma anzi presuppone anche un altro cammino, aperto a tutti i membri della
Chiesa: ¢ la partecipazione ai sacramenti della Chiesa.

Se I’esperienza mistica dei martiri appare straordinaria, e pochi la raggiungono,
visto che ¢ legata a una lotta spirituale lunga, assai difficile e anche rischiosa in
molti rapporti, questa partecipazione ai sacramenti ¢ una condizione indispensabile
della permanenza nella Chiesa di ogni suo membro. Chi ¢ entrato nella Chiesa per
mezzo del Sacramento del Battesimo e della Cresima, ¢ invitato a partecipare
regolarmente al Sacramento centrale della Chiesa, I’Eucaristia, che si compie
durante la Divina Liturgia, e a comunicarsi sotto le specie del pane e del vino al
Corpo e Sangue sacramentali di Cristo. Nella Chiesa antica i cristiani si
comunicavano ogni domenica e anche piu spesso, successivamente assai meno
regolarmente, ma nell’epoca contemporanea ¢ stata ripristinata la comunione
sostanzialmente frequente, con la benedizione del padre spirituale e dopo la

confessione, che ¢ il sacramento della penitenza.



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

La comunione eucaristica ¢ spesso ricevuta da molte persone lontane dalla
Chiesa come azione eticamente indifferente sui generis, avente piuttosto un
carattere magico. E un’opinione sbagliata in radice, che non corrisponde alla
comprensione ecclesiale dei sacramenti. Piu di tutto ¢ legata al carattere
paradossale di questi eventi della vita della chiesa, che si chiamano sacramenti (in
greco “mysterion”, in latino “sacramentum”). In cosa consiste questa paradossalita?
Nel fatto che, secondo I’insegnamento della Chiesa, Dio congiunge la sua azione di
grazia, rivolta verso i suoi membri, con una materia, acqua, profumo e olio, pane ¢
vino, cio¢ in un certo senso «oggettivizzay questa energia spirituale, che ¢ chiamata
a influire prima di tutto sull’anima e sullo spirito dell’'uomo. Questo suscita in
qualcuno l'associazione di idee con la magia, giacché ¢ un’idea diffusa che lo
«spirituale» non puo essere messo sulla stesso piano con il «materialey.

Senza addentrarci nella discussione riguardo al significato dei concetti «spirito» e
«materia» e al rapporto di cid che ¢ indicato da essi con la realta, rivolgiamoci
innanzitutto alle parole dello stesso Cristo. Nel capitolo 6 del vangelo di Giovanni,
dove ¢ riportato il discorso di Gesu Cristo ai giudei nella sinagoga di Cafarnao,
leggiamo: lo sono il pane della vita. [...]il pane che io daro e la mia carne per la
vita del mondo [...]Perché la mia carne e vero cibo e il mio sangue vera bevanda.
Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora in me e io in lui. (Gv
6,48.51.55-56). Certamente queste parole possono essere interpretate come
metafora. Eppure per la Chiesa esse hanno un significato concreto, che si riferisce
alla comunione eucaristica, che per una gran quantita di cristiani nel corso di secoli
¢ stata e anche ora ¢ non solo un'usanza religiosa o un'espressione simbolica della

fede, ma un fatto reale dell’esperienza spirituale. I sacramenti sono eventi di



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

incontro e rapporto dell’'uomo con Dio, che non sono evidenti e chiari per chi non
partecipa ad essi personalmente, e percio essi cosi si chiamano'.

Ma non ¢ qui il loro essere paradossali. Se la chiesa affermasse che la comunione
al Pane e Vino eucaristici, automaticamente, attraverso la stessa azione del
comunicare, conduce al rapporto con Dio, allora veramente avremmo potuto parlare
di atti magici. Tuttavia non ¢ cosi. Per parlare nella lingua teologica tradizionale, 1
sacramenti della chiesa celebrati legittimamente sono sempre validi’, ma cido non
significa che siano efficaci per tutti o in tutti coloro che vi partecipano. I sacramenti
sono celebrati secondo la preghiera della Chiesa e nella potenza dell’evidenza della
promessa di Dio. Nei Doni Eucaristici consacrati Cristo, Figlio di Dio e Figlio
dell’Uomo, in modo arcano offre se stesso in cibo ai fedeli, cioé in un certo senso
realmente «oggettivizza» 1 doni della sua grazia. Tuttavia senza partecipazione
della stessa persona che si comunica, senza una particolare preparazione della sua
mente e della sua anima, la comunione non produce I’effetto trasfigurante, non ¢
vissuta da lui come condizione di grazia e, di conseguenza, non gli comunica
I’energia spirituale per un rapporto altro, a confronto con gli abituali, veramente
cristiano con gli altri. (Percio 1’Apostolo dice anche che ci puo essere anche una
comunione indegna, che porta alla condanna e non alla salvezza®).

In questo modo l'efficacia del sacramento per 1I’'uomo dipende dalla sua
condizione spirituale-morale. Per partecipare realmente alla grazia di Dio, ¢
necessario essere gia interiormente pronti, anche se lo si vive in piccola misura, e

rivelare la capacita d’amore concessa in essa. E al contrario, un cristiano puo

' La parola russa per esprimere “Sacramenti” (TamHCTBO [fainstvo]), similmente al greco
pootnplov [mysterion), deriva da taiina [tajna], segreto [n.d.t.].

? Siamo costretti a tradurre parole che in russo si rifanno tutte alla medesima radice meiicTs-
[dejstv-] con diverse parole italiane (melicTBuTenbHbIN [dejstvitel'nyi] validi, neHcTBeHHBIN
[dejstvennyi] efficaci, neiicTtBeHHOCTh [dejstvennost’] realtd, neiictBuTensHO [dejstvitel'no]
realmente...) [n.d.t.].

Cf 1 Corll, 27-29 [n.d.t].



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

realizzare I’ideale etico evangelico solo se ha realmente acquisito un’esperienza del
rapporto sacramentale con Dio. In altre parole, senza cooperazione, o sinergia,
dell’uomo e di Dio, per la quale anche sono stati istituiti 1 sacramenti della Chiesa,
non ¢ possibile realizzare 1’ideale morale cristiano.

In questa prospettiva si capisce la logica di san Serafino di Sarov, che disse:
«Solo un’opera buona fatta per Cristo ci porta 1 frutti dello Spirito Santo,
qualunque cosa poi non fatta per Cristo, anche se buona, non presenta per noi
ricompense nella vita del secolo futuro e non dona la grazia di Dio in questa vitay.
Certamente, questa affermazione non si accorda in nessun modo con la coscienza
dell’etica secolare, ma essa rappresenta esattamente la coscienza ecclesiale. Il
teologo ortodosso Vladimir Losskij propone questo commento: «Per il cristiano non
c’¢ un bene autonomo: 1’opera buona ¢ buona solo in tanto, in quanto serve alla
nostra unione con Dio, in quanto facilita la ricezione della grazia. Le virti non sono
il fine, ma 1 mezzi, o, piuttosto, i sintomi, le manifestazioni esteriori della vita
cristiana, cosi come ’unico fine ¢ il ricevimento della grazia».

Su questo ha parlato bene anche 1’antico dottore della Chiesa Gregorio di Nissa:
«Come la grazia di Dio non pud dimorare nelle anime, che sfuggono dalla loro
salvezza, cosi anche la virtu umana da sola non basta per innalzare le anime, prive
della grazia. La giustizia delle azioni e la grazia dello Spirito Santo, unendosi
insieme, riempiono di vita beata 1’anima, nella quale esse si identificano». Cosi, al
paradosso dei sacramenti della Chiesa corrisponde il paradosso, che riguarda la
comprensione cristiana della virtu.

Come abbiamo visto, la partecipazione dell’'uomo ai sacramenti ha anche un
marcato significato etico. I sacramenti sono «autosufficienti» solo nel senso che
I’unico Attore dei sacramenti ¢ Dio stesso, e percid 1’'uomo non pud aggiungere
nulla ad essi. Per tutto il resto essi sono rivolti alla liberta dell’uomo, esigono da lui

un approccio non rituale: appunto morale. Ricordiamo le parole dal Discorso della



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

Montagna del Salvatore: Se dunque presenti la tua offerta sull’altare e Ii ti ricordi

che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia li il tuo dono ... e va’ prima a
riconciliarti con il tuo fratello e poi torna ad offrire il tuo dono (Mt 5,23-24).
Ricordiamo anche le dure parole dell’Apostolo Paolo: E se avessi il dono della
profezia e conoscessi tutti i misteri e tutta la scienza, e possedessi la pienezza della
fede cosi da trasportare le montagne, ma non avessi la carita, non sono nulla (1
Cor 13,2).

Nessuna esperienza religiosa particolare e nessun dono e capacita soprannaturali
per se stessi, dal punto di vista della Chiesa, hanno valore. La partecipazione
all’Eucaristia, il cui fine ¢ la partecipazione all’energia della grazia di Dio, ha un
chiaro fine etico. L autentica esperienza sacramentale puo definire etica I’esistenza
con gli altri e P’esistenza per gli altri. L’Eucaristia si chiama «comunione» (greco
Koinonia) — comunione col Dio Trinitario € comunione dei partecipanti tra loro — in
Dio. 11 suo significato sta nel fatto che 1’'uomo acquisisce la possibilita di
comportarsi verso se stesso e verso gli altri uomini in modo nuovo, vincendo
I’egoismo che ¢ diventato naturale per una creatura peccatrice, e nello stesso tempo
consolidando la propria unicita e irripetibilita personale nel rapporto libero con le
altre persone. Questo rapporto nel linguaggio teologico si chiama amore, e la sua
icona ¢ la vita del Dio trinitario della fede cristiana.

Evidentemente questo «ideale moraley, presentato dalla Chiesa, ¢ massimalistico.
E difficile che I’essere orientati all’esperienza dei santi cristiani possa essere
socialmente significativo nell’epoca contemporanea. Al tempo stesso la Chiesa non
puo rinunciare all’insegnamento degli apostoli e dei santi padri, e principalmente da
questa esperienza di santita, che anche oggi costituisce la sua preziosa eredita,

della quale essa stessa si nutre e vive.



I FONDAMENTI BIBLICI DELL'ETICA CRISTIANA

E d’altra parte, ¢ evidente che nella sfera etica solo decisioni «massimalistiche»
possono essere utili e produttivi per la societa nell’insieme. Se noi scenderemo al
livello delle nostre proprie debolezze, o ancor piu le «canonizziamoy, ¢ difficile che
riusciamo a contribuire al risanamento morale della societa.

Ma insieme a ci0, bisogna tener presente che la Chiesa, non rinunciando mai in
sostanza al massimalismo evangelico, nella sua pratica pastorale ha sempre
prestato attenzione alle debolezze degli uomini per non ostacolare la loro crescita
spirituale. Percio si puo parlare di severita rigorosa dell’ideale morale cristiano e
nello stesso tempo di una «pratica» compassione e condivisione della Chiesa nei
confronti delle persone umane concrete, per le quali essa ¢ pedagogo, cio¢
«educatore che conduce a Cristo»®.

Insomma, I’ideale etico della Chiesa puo essere definito come 1’unione dell’ etica
della condivisione misericordiosa della vita di ogni creatura, che ¢ manifestata
nella tradizione mistico-ascetica, e dell’etica della vita con gli altri e della vita per
gli altri, che ¢ la sostanza della sua ordinaria vita sacramentale. Entrambi queste
visioni interiormente legate € non separate, come ¢ stato presentato, possono avere
un significato positivo per la produzione di quel «consenso etico» del quale ha

bisogno la nostra societa.

Yefi. Gal 3,24 [n.d.c.].



	APPENDICE:

Filerete di Minsk (Vachromeev)
ETICA DELL’ESPERIENZA ASCETICA E SACRAMENTALE
(traduzione di Marco Scarpa)

